In Analysis 5 (2021) 28-33

[in a[n]a/lylsis]
Disponible en ligne sur Elsevier Masson France .,
ScienceDirect EM
www.sciencedirect.com www.em-consulte.com
Article original
Crise environnementale et défaite de I'objet Monde )

The Environmental Crisis and the Collapse of the Object World

J.-B. Desveaux *!**, R. Brunet ™!

2 CPFS, Sauvegarde de I'Enfant d I’Adulte en Ille-et-Vilaine (SEA 35), 35000 Rennes, France
b ycée Charlie Chaplin, 69150, Décines-Charpieu, France

INFO ARTICLE

Historique de I'article :
Disponible sur Internet le 27 mars 2021

Mots clés :

Monde
Environnement
Contingence
Eco-anxiété
Phénoménologie
Narcissisme tertiaire

Keywords:

World
Environment
Contingency
Eco-anxiety
Phenomenology
Tertiary narcissism

* Auteur correspondant.

RESUME

Contexte. - En ce début de 21€ siécle, la crise écologique et I'accélération des changements climatiques
imposent une nécessité de s'interroger sur leurs effets a I'égard de nos épistémologies tout autant que sur
nos pratiques cliniques.
Objectifs. — Les auteurs discutent les implicites a I'ceuvre dans le discours du patient lorsque celui-ci
oriente la séance et le clinicien vers la question d’'un probable effondrement du monde. Les
développements visent a accompagner le clinicien confronté aux patients redoutant la disparition
prochaine du monde humain.
Méthode. — L'analyse s'étaye sur une double lecture, tant philosophique et phénoménologique que
psychanalytique, en appui sur la littérature spécialisée contemporaine concernant les enjeux
écologiques.
Résultats. — En analysant les conceptions de I'idée de monde les auteurs invitent a un décentrement de
la position subjective permettant de transformer les représentations a son égard. Ces développements
permettent de concevoir le monde comme champ plut6t que comme objet. En soulignant sa dimension
imprévisible et inachevée, laquelle mobilise le paradigme du deuil de I'objet monde, il est alors possible
de le concevoir comme présomption, tel un « horizon-débordement ». Enfin I'analyse du sentiment
écologique conduit a concevoir la « part sauvage » du monde confrontant le sujet au paradoxe d’un lien
sans attachement.
Conclusion. - Les développements aménent les auteurs a soutenir I'idée d’'une écologisation de la pensée
clinique, notamment par la prise en compte du concept de « narcissisme tertiaire » et du paradoxe de
« lien sans attachement » afin de penser I'’hyper-complexité des rapports du sujet-humain envers monde.
© 2021 Association In Analysis. Publié par Elsevier Masson SAS. Tous droits réservés.

ABSTRACT

Context. — At the beginning of the 21st century, the ecological crisis and the acceleration of climate
change require us to question their effects on our epistemologies, as well as on our clinical practices.
Objectives. — The authors discuss the implicit in the patient’s discourse when the patient directs the
session and the clinician towards the question of a probable collapse of the world. The developments aim
to assist the clinician confronted with patients fearing the imminent disappearance of the human world.
Method. - The analysis is based on a double reading, both philosophical and phenomenological as well
as psychoanalytical, supported by contemporary specialized literature on ecological issues.

Results. — By analyzing the conceptions of the idea of the world, the authors call for a shift in the
subjective position, allowing for the transformation of its representations. These developments allow us
to conceive of the world as a field rather than as an object. By underlining its unpredictable and
unfinished dimension, which mobilizes the paradigm of mourning of world-object, it is then possible to
conceive of it as a presumption, as a “horizon-overflow.” Finally, the analysis of ecological sentience
leads us to conceptualize the “wild part” of the world, and the subject’s confrontation with the paradox
of a bond without attachment.

Adresse e-mail : jb.desveaux@gmail.com (J.-B. Desveaux).
! Les auteurs ont contribué a part égale i la rédaction de ce manuscrit.

https://doi.org/10.1016/j.inan.2021.03.005

2542-3606/© 2021 Association In Analysis. Publié par Elsevier Masson SAS. Tous droits réservés.



http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1016/j.inan.2021.03.005&domain=pdf
https://doi.org/10.1016/j.inan.2021.03.005
mailto:jb.desveaux@gmail.com
http://www.sciencedirect.com/science/journal/25423606
https://doi.org/10.1016/j.inan.2021.03.005

J.-B. Desveaux and R. Brunet

In Analysis 5 (2021) 28-33

Conclusion. - The developments lead the authors to support the idea of an ecologization of clinical
thought, notably by taking into account the concept of “tertiary narcissism” and the paradox of a “bond
without attachment” in order to consider the hyper-complexity of the relationship between the human

subject and the world.

© 2021 Association In Analysis. Published by Elsevier Masson SAS. All rights reserved.

Introduction

Les bouleversements écologiques liés au réchauffement clima-
tique ont commencé a générer des conséquences sur les vécus
émotionnels et le fonctionnement psychique des individus,
notamment chez les jeunes adultes (Weissbecker & al., 2011). La
« crise écologique » vient interroger les rapports des humains a la
nature, au vivant dans son ensemble et a I'environnement en tant
que milieu écosystémique.

Dans sa facon de s’énoncer, nous pouvons remarquer que cette
crise promeut « le monde » comme théme et non plus simplement
comme scéne ou théitre d’événements historiques. Dans le
contexte actuel de prolifération des données sur le réchauffement
climatique, les rapports et les repéres de I'humain a ses
environnements semblent bouleversés. Thématisé, mis au centre
de l'attention, I'état du monde préoccupe. De la sorte, il arrive
qu'un patient puisse exprimer la crainte d’étre spectateur d’« une
fin du monde ». Lorsqu’une telle crainte est énoncée, le clinicien
peut courir a son tour le risque de rester sourd aux présupposés
que contient cette inquiétude et, finalement, échouer a apporter
une écoute thérapeutique en se contentant de souscrire au bien-
fondé, voire a I’évidence, au regard des « faits » du discours de son
patient, ou encore, considérer que cette crainte de disparition ne
renverrait qu'a une problématique individuelle liée a son histoire
subjective.

Dans l'objectif de questionner la consistance de ce type
d’évidence, selon un abord philosophique et psychanalytique,
nous nous proposons d’explorer certaines articulations des
humains au monde et a la nature. Notre ambition est d’interroger
et de déconstruire certaines évidences pour ouvrir a I'idée d’'un
« débordement-horizon » exprimant plus fidélement I'expérience
vécue du monde par le sujet humain, et ainsi accompagner une
écologisation de la pensée clinique. Ces développements nous
conduisent a proposer un décentrement du sujet envers le monde
extérieur, postulant le passage d’un narcissisme secondaire (Freud,
1914) a une position narcissique tertiaire, porteuse d'une forme de
lien sans attachement. En repensant la cartographie des représen-
tations et des forces en présence, cette démarche aspire a fournir
au clinicien des repéres alternatifs pour penser les situations
cliniques aupreés de patients confrontés aux angoisses écologiques,
et plus largement, aux effets des bouleversements climatiques sur
les formations subjectives.

Penser le monde pour écologiser la clinique

La crise environnementale peut étre vue plus largement comme
une « crise du sens », sens qUu'il ne s’agit pas tant de retrouver mais
plutot de reconstruire. L'enjeu est moins celui d'une affaire a
élucider (chercher qui veut réellement faire disparaitre le monde)
que l'acquisition d’une certaine forme de lucidité sémiologique a
propos du monde. Aussi, nous voulons explorer nos représenta-
tions du monde? a travers nos facons de parler-penser. Ne serait-ce
pas a cet endroit que nous pourrions intervenir, retrouver une
capacité d’agir, face au sentiment d’impuissance couramment

2 Pour des raisons de clarté, nous n'évoquerons pas ici la question des différences
entre « mondes animaux » et monde humain et la pertinence d’utiliser le terme de
monde pour désigner le milieu animal (voir Heidegger, 1929-1930).

29

éprouvé lorsqu'il s’agit de penser des phénoménes mondiaux et
relevant d’'une hypercomplexité ? N'est-ce pas, d’autres fois, a
I'endroit de la psyché, ot le monde se pense, se réve et se parle, que
réside cette crise du monde, un monde interne et externe, intra et
extra-psychique, un monde interface entre « moi et non-moi », tel
que Il'avait proposé D.W. Winnicott (1971).

Si cette crise menace I'ensemble du vivant, nous nous
retrouvons en tant qu’humains, seuls, a pouvoir la penser, ce qui
peut constituer un paradoxe ou une ironie de I'histoire, si I'on
considére que nous sommes I'espéce qui a le plus contribué a son
aveénement. Ce n'est sans doute pas sans raison que notre prise de
conscience des destructions que notre espéce a générées produise
désormais, au sein de nos écologies psychiques internes, des crises
de culpabilité et de honte (Orange, 2017 ; Weintrobe, 2013),
d’angoisses (Desveaux, 2020b ; Mauss-Hanke, 2013 ; Robbins &
Moore, 2013) des vécus d’abattement et de dépression autrement
nommeés solastalgie (Albrecht, 2005, 2019 ; Galway, Beery, Jones-
Casey, & Tasala, 2019 ; Lertzman, 2015) ou encore, de puissants
mécanismes de défenses visant a réfuter la réalité d’une telle crise
(Weintrobe, 2013; Cohen, 2013; Hamilton, 2013).

Crise écologique et conséquences sur la vie psychique

Le vacillement des équilibres écosystémiques induit un
ensemble de conséquences sur la vie de I'dme (Clayton, Manning,
Krygsman & Speiser, 2017 ; Weintrobe, 2013). L'éco-anxiété, par
exemple, semble se développer non pas a partir d’'un sentiment
d’impuissance mais, principiellement a partir d’'une certaine idée
de ce qu'est le monde qui nous conduit a considérer que nous
sommes impuissants. Nous pouvons nous sentir accablés par le
fait, par exemple, que les Etats et leurs politiques environnemen-
tales ne vont pas assez vite et ne font pas ce qui devrait étre fait
pour sauver une entité bien circonscrite qui s’appellerait « le
monde ». Ainsi, les médias rappellent au quotidien qu'’il y a une
« urgence climatique ». Et tout se passe comme si nous devions
porter secours au « monde » face a cette urgence. Malheureuse-
ment, nous ne semblons pas fournir I'aide nécessaire et les raisons
avancées pour expliquer cette inaction sont multiples : par paresse,
par manque de ressources ou parce que cela nous est impossible
(« il est trop tard »). Mais que vaut la signification profonde de la
formule : « le monde est en danger ». Nous comprenons aisément
qu'une personne qui assiste, impuissante, a la noyade d’'un enfant
dans une mare, pour reprendre I'image proposée par Peter Singer
dans sa célébre expérience de pensée (1972), puisse se sentir par la
suite accablée. Mais sommes-nous face & un monde en danger
comme nous le serions face a quelqu'un qui se noie ? Le monde
peut-il sombrer comme I'enfant dont nous parlons ? Peut-il
disparaitre prochainement du fait du changement climatique ?

Le monde comme objet et le monde comme champ

Celui qui assiste a un naufrage ou une noyade en est le
spectateur. Il est face a un événement qui vaut littéralement
comme ob-jet puisque celui-ci est placé devant le regard d’un sujet.
Or, peut-on dire, avec raison, que le monde est un objet ?

Commencons par noter qu'« aucune circonstance, aucune
occasion, semble-t-il, ne nous met en face du monde » (Afeissa,



J.-B. Desveaux and R. Brunet

2014, p. 43). Je peux croiser un ami, rencontrer mon reflet dans le
miroir mais je ne peux pas pointer du doigt devant moi quelque
chose en disant : « ceci est le monde » ou encore « le monde se
résume a ce que je montre et ce que jembrasse des yeux ».

Une relation plus complexe est a I'ceuvre entre le sujet voyant et
le monde visible, que I'on peut clarifier en disant que « la
perception du monde n’est pas celle d'une chose posée devant le
sujet et transparente pour lui. Elle désigne plut6t la conscience
d’'un débordement (...) qui situe I'individu au-dela de la situation
de fait dans laquelle il se trouve » (Feessel, 2012, p. 254). Le monde
ne se laisse pas encercler, il désigne plutét un excédent et I'individu
ne fait jamais vraiment « le tour du monde ». Il est inclus dans celui-
ci en méme temps que le sens du monde lui échappe en bonne
partie.

En effet, I'idée de débordement permet de comprendre que le
monde n’est méme pas pensable comme un objet idéel clairement
identifiable. Nous pouvons nous figurer clairement des objets
idéaux comme les nombres premiers (1, 2, 3, 5...11) mais ca n’est
pas le cas pour « le monde ». La raison semble étre que, méme si
nous ne pensons pas a leur inclusion a I'heure actuelle, il n’existe
aucune classe d’objets (physiques, imaginaires...) qui ne puisse
étre comprise au sein du concept méme de « monde »°.

I vaut mieux se figurer le monde comme un champ, au sens ou
I'on parle d’'un champ de force, et non comme un objet. Le monde,
étudié a travers une « ontologie du champ » (Afeissa, 2019, p.
98Afeissa, p. 98, 2019), se dévoile alors comme une entité
dynamique dont le sujet est une partie inextricable. L'individu
n'est pas une entité qui existerait d’abord en elle-méme avant
d’étre en relation avec autre chose. Le monde accompagne
I’'humain sans relache et sa couleur, sa tonalité, sa profondeur
varient en fonction des possibilités d’existence qui sont offertes au
sujet. Le monde du « sujet-enfant » est peuplé de fées, de monstres
et de sorciéres et celui du « sujet-souffrant » s’arréte souvent a la
surface de sa chair qu’il incarne en tant que malade ou pour le dire
mieux : son monde parait moins ouvert a ce qui se passe dans larue
en bas de I'hopital ou derriére la porte du cabinet de consultation. I
est question ici d'une dynamique qui transcende sans relache le
sujet et qui n'est pas optionnelle. L'étre humain est d’emblée un
« étre-au-monde » et non pas simplement un « étre-dans-le-
monde » comme le disent, en philosophie, les phénoménologues
(Zahavi, 2018, p. 73).

Le monde, imprévisible et sans cesse inachevé

Toutefois, pour se faire une idée claire de ce qu’est le monde, il
ne suffit pas de I'imaginer seulement comme le deuxiéme pole
d’'une relation qui le rattache constamment a un sujet. Il faut
comprendre également que le monde, a I'instar de la vie subjective,
est une entité protéiforme, variable et donc nécessairement
imprévisible. Cest un ensemble hypercomplexe, global, en
permanente mutation. Cette imprévisibilité du monde est parfois
négligée. Nous avons tendance a l'oublier ou a la recouvrir.
Comment ? En préférant vouer nos pensées et nos désirs a un
simulacre du monde plutot qu’au monde lui-méme. Pour fabriquer
nous-mémes ce simulacre, nous nous engageons dans un
processus que I'on peut appeler démondanisation. La démonda-
nisation désigne « un excés d'objectivité qui porte a confondre le
monde avec une réalité présente sous la forme de lois et de
dispositifs de calcul » (Fcessel, 2012, p.189). Les individus
démondanisent le monde en considérant, par exemple, qu'ils

3 Sur ce point, la remarque suivante d’Afeissa nous semble vraiment éclairante :
« le concept méme de monde ne semble pas recouvrir une évidence qui naitrait de
notre contact avec un « objet » total ; sa loi de formation pourrait se résumer a la
locution « et caetera », au sens ou ce que l'on appelle le « monde » se rameéne a
I'addition de ce que I'on découvre dans le monde » (Afeissa, p. 43).

30

In Analysis 5 (2021) 28-33

savent clairement a quoi s'attendre concernant les possibilités
offertes en son sein. Souvent, ils estiment avoir les ressources
suffisantes pour penser le monde dans son entiéreté, ils croient en
la capacité de le circonscrire grace a des procédures techniques
(algorithmes, arraisonnement...). Mais pourquoi biffer ce carac-
tére d'imprévisibilité qui appartient au monde pensé comme
champ ?

Cette imprévisibilité, c’est d’abord le nourrisson qui en fait
I'expérience lorsqu'il se confronte a la dimension de I'altérité, de la
perte et du manque. L’altérité ouvre la voie a une forme d’infinité
du monde qui peut se révéler angoissante. L'imprévisibilité du
monde conduit a la possibilité d’'une forme de vertige et de
frustration, accentuées par le caractére d’infinité du monde.
« L'infinité du monde n’est pas chosale. Elle est liée a la multiplicité
innombrable des champs d’expérience parcourus par d’autres
consciences que la mienne » (Feessel, 2012, p. 267). La conception
du monde qui fait sens pour le sujet doit sans cesse débattre a
travers un dialogue toujours recommencé avec le monde visé par
chaque personne qui traverse son existence. Peuplé d’étres
imaginaires, le monde de I'’enfant a t6t ou tard affaire avec celui
de ses parents qui I'appellent pour manger. Le patient intégre a son
monde, bon gré mal gré, la conception du monde de I'infirmier ou
de I'éducateur qui lui parle de la pluie ou du beau temps qui
modifie I'état de la chaussée®. Le monde se reconfigure donc
perpétuellement et parle au sujet sans lui appartenir ; ce qui peut
I'inquiéter, lui faire éprouver des vécus menacants. On découvre
alors le monde davantage comme une multiplicité de champs
plutdt qu'un seul champ. Cette polyphonie et ce croisement nous
invitent dés lors a repenser le monde en empruntant la métaphore
de I'« horizon ». Comme I’horizon, le monde « a quelque chose a
apprendre de ce qui n’est pas encore connu » (Feessel, 2012, p. 279).
(Euvre inachevée et inachevable, le monde ainsi retrouvé invite a
méditer sur la question suivante : pourquoi I'imprévisibilité du
monde passe le plus souvent pour quelque chose d’intolérable ?

La Gestalttheorie (Guillaume, 1999) indique que I'6tre humain a
une tendance perceptive spontanée a concevoir fermées des
formes visibles qui sont pourtant parcellaires’. Cette tendance a
vouloir compléter ce qui nous environne est peut-étre indiciaire de
cette tendance, plus générale, que nous avons, sans y prendre
garde, a combler cette « béance du monde » puisqu’il est cet horizon
que, par définition, nous ne parviendrons jamais a atteindre.

Face au patient persuadé que le monde est un objet intime et
familier, pourquoi ne pas linviter a adopter un autre regard
résultant d’'un ré-apprentissage, ou pour le dire mieux d'un
désapprentissage de son évidence du monde, afin de s’en faire une
image plus correcte passant par le refus de le cléturer par la pensée.

Le monde n’est pas un logis qui nous enserre et nous protége et
dont nous pourrions penser clairement, rationnellement, les
parametres viables pour son fonctionnement ainsi que pour notre
survie. Cet aveu que I'on doit se faire a soi-méme est le résultat
d'une ascése difficile, reconnaissons-le. Une ascése aussi contrai-
gnante que le fait d’envisager que des pointillés mis cote a cOte en
rond ne soit pas un cercle mais restent une collection de points. Il
faut déjouer ici une pente naturelle de I'étre humain qui aime se
vétir du role d’architecte du monde.

Lorsque le sujet est plus précisément confronté a la perte de
confiance envers son environnement, de quelles ressources
dispose-t-il pour pouvoir le penser ? « Le Moi organise des

4 0n notera au passage que l'anthropologie décrit, depuis ces derniéres
décennies, des ontologies qui révélent une richesse de rapports au(x) monde(s)
en fonction des différentes cultures. Ainsi, le(s) monde(s) des Achuar en Amazonie
se révele bien différent de celui de I'Européen, notamment en ce qui concerne les
différenciations entre mondes humain et non humain, I'animé et l'inanimé
(Descola, 2005).

5 Ainsi, les traits séparés suggérent la forme d’un rectangle, les pointillés éparses
sont vus comme un cercle.



J.-B. Desveaux and R. Brunet

défenses contre I'effondrement de sa propre organisation, c’est
I'organisation du Moi qui est menacée. Mais le Moi ne peut
s’organiser contre la faillite de I'environnement dans la mesure ou
la dépendance est un fait de I'existence » écrit Winnicott (1989,
p. 88). Si nous acceptons, comme le propose Magnenat (2019,
2020), 'analogie entre I'environnement de I'écosystéme et celui du
sujet en développement, tout en lui reconnaissant les limites
(Poenaru, 2019, p. 382), nous pouvons constater que face au
délitement du monde, le sujet se voit confronté aux limites du
pensable. Que le sujet soit un nourrisson au monde restreint, ou un
adulte a I'environnement élargi et complexe, dés lors qu'il percoit,
ressent ou constate la mise en défaut radicale du monde, dés lors
qu’il perd une confiance suffisante pour pouvoir s'étayer sur ce
dernier, ce sont les assises existentielles du sujet qui semblent
s’effondrer a leur tour.

Le monde peut étre percu comme inachevé, perfectible ou
mouvant, il se doit d'offrir une suffisante consistance, identité,
régularité et permanence, faute de quoi la psyché ne parvient pas
ou plus a pouvoir s’organiser tel que I'évoque Winnicott (Ibid.).
Cette faillite de I'organisation conduit I'individu a se rigidifier et a
ériger des défenses qui viendront constituer la base de son identité,
l'autre voie étant de se perdre dans un monde sans représentation,
conduisant le sujet vers une perte de sens quant a sa réalité
psychique. Le sujet alors est confronté a un vécu de déprivation
(Winnicott, 1956), non pas tant d’'une simple relation intersub-
jective, mais bien une déprivation de ses relations avec les
métacadres et méta-garants (Kaés, 2012, 2015). Il ne peut plus
compter ni sur le monde ni sur 'avenir, engendrant une forclusion
d’un futur habité par I'existence.

Le monde comme présomption

Si le monde est un horizon alors nous pouvons dire plus
radicalement qu'il est présomption ou point de fuite. Le monde
s’agence a partir des perceptions particuliéres de I'individu et de la
communauté dans laquelle il s’insére. L'individu qui affirme savoir
ce qu'est le monde en tant qu'objet a quelque chose de
présomptueux. Lorsqu'on pense le monde comme champ, la
présomption se déplace. C'est en fait le monde lui-méme qui
présume, par son fonctionnement, étre toujours plus loin, a coté,
au-dela de ce que nous pouvons en penser. Cette réalisation peut se
concevoir a I'instar du régne de la conscience et de la raison qui fut
mis en déroute par la reconnaissance de I'inconscient (Freud, 1900)
et de la part non négligeable qu’il joue dans la pensée humaine,
imposant une nécessaire humilité.

Ce « débordement-horizon » du monde doit étre vivifié dans le
cadre d’une situation de soin auprés de patients persuadés que le
monde va bient0t disparaitre, tels que ceux aux prises avec une
éco-anxiété débordante. La encore, les remarques du philosophe
Michael Feessel nous semblent précieuses : « Face aux besoins de
certitudes qui émanent des sociétés du risque, le monde incarne
une transcendance décevante. Mais c’est précisément pour cette
raison qu'il figure une capacité : celle de se rapporter de maniére
positive d ce qui n’est pas susceptible d’'un savoir objectif » (2012,
p. 280-281).

De cette conception du monde découle une pensée politique
ainsi qu'un bouleversement des positions cliniques. Notre regard
doit étre dessillé face a I'aveuglement d’une société qui nous fait
considérer le monde suivant un angle technique et capitaliste dans
lequel il est réduit a I'idée d’une mise a disposition qui pervertit son
étre méme. Se détacher de cette idée du monde, c'est se
conscientiser. La triade « manipulation - affection -
détachement » ne peut pas étre pensée seulement par rapport a
un contexte socio-économique et une pensée politique mais aussi
selon une perspective ontogénétique pour répondre a une question

31

In Analysis 5 (2021) 28-33

simple : comment expliquer cette affectivité que peuvent ressentir
certains individus face & un monde « objet » qu’ils considérent
comme en danger ?

La sollicitude envers le monde et le sentiment écologique

Si I'on envisage le monde dans sa construction subjective, il
nous faut considérer qu'il s'élabore progressivement, au fil des
capacités du jeune sujet, en fonction de ses rencontres avec lui. Le
nourrisson découvre le monde par ses explorations de ce dernier
tout autant que par les interactions qui en émergent. Le monde est
fait de sensations, il est senti, touché, entendu et vu. Le monde
considéré en tant qu’'environnement inclut le monde humain et le
monde non-humain, I'animé et I'inanimé, le vivant et le non-vivant
et a I'heure de la prolifération des objets numériques et de leur
mise en relation avec les enfants, I'écart entre le vivant et I'animé
est a souligner.

Ainsi, le monde-environnement peut étre animé et animable,
sans pour autant étre vivant. Un objet numérique peut malgré tout
faire éprouver a I'enfant qu'il serait vivant, mais cesse de I'étre dés
que ses ressources énergétiques sont épuisées. C'est parce que ces
expériences sont soutenues d'un discours qui interpréte le monde,
d’un discours social porteur des repéres culturels et normatifs, que
le jeune sujet développera un intérét spécifique et répartira ses
identifications envers le vivant, délaissant le non-vivant, envers
I’humain en délaissant le non-humain. Reste que le monde culturel
et esthétique, tout comme le monde animal, peut constituer pour
bon nombre de personnes un royaume infini dans lequel il leur sera
possible de trouver des liens d'une richesse non rencontrée dans
les relations humaines. Le monde est ainsi un « trouvé-créé »
(Winnicott, 1951, 1971), il est con¢u de maniére de plus en plus
large, de plus en plus globale, allant d’'une focale proximale a une
dimension globale, méta. Le monde environnemental, humain et
non-humain, relationnel et inanimé va peu a peu étre intériorisé
par le sujet pour constituer son monde intérieur, lui permettant
d’accéder a I'entendement de ce que I'environnement est faillible,
fragile et en constante mutation.

Notre idée du monde n’est pas le simple fruit d’'une idéologie
politique mais aussi d’un travail psychologique d’identification, de
non-identification et de désidentification. L'enfant grandit et
discrimine ce qui est sa perspective sur le monde et ce qu’'est le
monde lui-méme pour lui mais pas nécessairement pour les autres.
Pourtant, une forme d’égocentrisme, propre aux positions narcis-
siques, semble étre partagée par les individus lorsqu’il s’agit de
penser le monde dans une certaine perspective, sa dimension
naturelle. Le sujet a ainsi tendance a penser et vivre le monde a
partir de sa subjectivité, appliquant un anthropocentrisme malgré
lui. Il faut ainsi produire un travail de recul, de décentrement, pour
effectuer ce mouvement méta qui permet de penser le monde
comme champ et non comme objet, pour « penser global », pour
reprendre I'expression chére a la pensée écologiste, au-dela des
seules focales que son regard individuel I'y invite. Ce travail permet
ainsi de prendre conscience de sa position située (standpoint
theory) afin de pouvoir l'interroger, la critiquer et éventuellement
la transformer. Cette prise de conscience pourrait ainsi étre
qualifiée d’'un passage d’'une position narcissique secondaire a un
narcissisme tertiaire, englobant la reconnaissance du monde dans sa
complexité et son insaisissabilité.

Pour réussir a envisager le monde global et ses tourments, il faut
au sujet la possibilité d’opérer un mouvement de décentrement
anthropologique, de pluri-subjectivation ou transsubjectivation, se
départant de sa position située et de ses considérations narcissi-
ques pour s'ouvrir a penser les liens et les relations, les champs
plutot que les objets, les diversités de « I'autre-semblable » (A.
Green) plutdt que des altérités concues telles des étrangetés.



J.-B. Desveaux and R. Brunet

Développer cette opération méta, c'est ainsi concevoir le monde
comme « moi non-moi » un monde en mouvement et en
entrelacements perpétuels, a I'instar des phénomeénes transition-
nels proposés par Winnicott (1971) et en venir a pousser
I'expérience au-dela, en développant I'expérience faite a I'égard
de I'environnement parental humain auprés de I'environnement
global (ou mondial®) non-humain. Le monde est ainsi « no border »,
au-dela de ces besoins infantiles de différenciation, délaissant les
partitions entre dedans et dehors cloisonnantes, pour ouvrir a une
translocalité, une conception topique du monde au-dela des
appartenances ou des identités.

Explorer la part sauvage du monde

Pour appuyer cette idée d’'un monde « no border », nous pouvons
concentrer nos analyses sur la « part sauvage » du monde pour
reprendre I'expression de la philosophe Virginie Maris (2018). Elle
est constituée des étres vivants et des biotopes que I’étre humain
n’a pas modifiés. Cette part sauvage est « indifférente » a I'individu
et pourtant celui-ci a du mal a reconnaitre cette non-relation. « Ne
penser le monde qu’en termes d’attachements et de connexions,
C’est ignorer la longue cohorte d’étres et de lieux pour lesquels
nous ne sommes rien, ou alors de simples accidents. » (2018, p. 76).
Difficilement pensable et pourtant logiquement cohérent : « Pour-
quoi faudrait-il que I'on soit partout chez soi[...] ? » (2018, p. 238).
Il nous faut ainsi accepter d’étre « délogés », aussi & un niveau
épistémologique. De la méme maniére, lorsqu’en tant que
cliniciens nous nous intéressons a la question de I'’environnement,
le risque est de venir plaquer nos représentations conceptuelles sur
des objets que nous ne comprenons que partiellement. Cela induit
parfois des analogies périlleuses, qui, sauf a étre entendues comme
des métaphores et des figures imagées, risquent de participer d’'un
anthropomorphisme a I'égard de phénomeénes mondiaux. Cette
part sauvage, en tant que matrice de I'éco-systéme rend possible
I'existence de nos subjectivités, nous devons lui reconnaitre une
dette de vie. C'est ce que propose Luc Magnenat lorsqu'il écrit :

Ce que les anglophones nomment la « wilderness », la nature a
I'état véritablement sauvage, celle qui échappe au controle
humain, celle qui n’est pas artificielle mais matricielle, celle qui
aujourd’hui se réfugie dans les fentes du bitume, cette
wilderness est notre scéne primitive dans la biosphére. Nous
lui devons la vie autant qu’a nos parents. Or, cette wilderness,
nous l'avons envahie, nous l'avons colonisée, nous ne lui
donnons ni le temps ni I'espace d’évoluer pour s’adapter a la
rapidité des changements que nous imposons a la biospheére. Ce
faisant, nous avons noué une relation mutuellement destruc-
trice avec notre environnement, c'est-a-dire avec ce qui
constitue le métacadre de notre activité de pensée. (2020,
p. 242).

Le programme des sciences de I'anthropocéne tend a nous faire
oublier que le monde, et plus précisément le monde naturel, s’il est
en lien avec nous (comme horizon pensable ou dans lequel nous
évoluons), n'est pas pour autant attaché a lindividu. Il faut
affronter ici le paradoxe d'un lien sans attachement. Il y a des parties
du mondes avec lesquelles la relation vis-a-vis de I'individu est
pauvre. Le monde est un champ auquel nous sommes ouverts mais
pour autant le monde n’est pas totalement ouvert a nous. Il y a ici
« non réciprocité ». Cette non réciprocité est une idée que I'individu
s’'empéche de penser avec I'idée que son impact serait total sur la
nature. A chaque fois qu'un sujet refuse ou oublie I'idée d'une

6 Voir par exemple les propositions de D. Derivois (2017) sur la clinique de la
mondialité.

32

In Analysis 5 (2021) 28-33

nature-altérité, il en vient a penser le monde comme un champ,
certes imprévisible et inachevé, mais sur lequel il pourrait partout
agir.

C'est justement cette non réciprocité qui entrave notre capacité
d’entendement. La ot le nourrisson et son parent peuvent faire
I'expérience de phénomeénes réciproques, portée par une inter-
activité et une inter-intentionnalité, la part sauvage du monde ne
s’'intéresse pas a nos subjectivités. Cette part qui nous échappe, et
dont pourtant notre existence est tributaire, nous ignore et ne nous
est pas accessible, elle reléve d’un impensable pour le sujet. A
mesure que nous développons une capacité a penser le monde qui
nous environne de facon de plus en plus complexe, nous en
arrivons a devoir reconnaitre qu'une part du monde nous échappe,
inexorablement. Et si ce qui échappe au sujet reléve, au niveau de
sa subjectivité, des processus inconscients, cette part sauvage et
inaccessible ne donne a voir que quelques-unes de ses consé-
quences dans notre monde proximal. Contrairement a I'incons-
cient, il se pourrait qu’elle résiste a I'analyse et soit indifférente aux
différents divans que nous pourrions lui proposer.

Pour ouvrir a la contingence

Nos développements aspirent a accompagner le clinicien face
aux situations des patients confrontés a une crainte de fin de
monde ou d’un effondrement climatique. Nous I’avons vu, le récit’
de notre rapport au monde n’appartient pas au seul sujet, et il doit
le reconquérir en le reformulant. La crise environnementale est le
plus souvent mise en récit d'une facon qui interdit un monde de
subjectivation politique. Elle apparait comme une puissance
étrangere, située en dehors de nous et sur laquelle nous ne
pouvons agir. C'est cette perte d’« agentivité psychique » (Des-
veaux, 2020a) qui confronte le sujet a un vécu d’'impuissance
absolue, de passivation quant a son existence méme.

Le patient doit retrouver la possibilité de faire I'expérience de la
contingence et pouvoir la mettre en récit également. Cette
contingence n’est, le plus souvent, pas prise en compte dans les
prédictions catastrophiques des patients et comme le remarque
Faessel : « Le catastrophisme implique une forclusion de I'avenir en
méme temps que son aveuglement au présent. Il nous oblige a
admettre que rien ne peut arriver qui soit véritablement nouveau »
(2012, p. 65). Pourtant, il faut inviter le patient au sein de la séance
a continuer de pouvoir s’étonner des formes que prend le monde.
Cela permettrait de préserver la vraie potentialité, la surprise
inscrite en lui. Pour ce faire, il faudrait accompagner le patient dans
un véritable processus de deuil de 'objet monde. Accepter le
« scandale de la contingence » ; cela semble d’autant plus difficile
que l'on peut penser que des différences de classes sociales
rigidifient plus ou moins des habitudes de croyance et des routines
mentales qui amenent I'individu a estimer qu’il sait trés bien ce
qu’est le monde et qu’il peut affirmer que celui-ci ne changera
jamais®. Les existences articulées autour d’un emploi du temps, et
d’une prise en charge millimétrée par les machines de nos faits et
gestes, ne doivent pas nous faire oublier que le monde qui advient
sans cesse ne peut étre réduit a du prévisible ou du paramétrable
dans son entiéreté. Dés lors, il nous faut apprendre et admettre une
conciliation entre prévision (tendance structurant la quotidien-
neté) et réception (accueil actif de ce qui advient et que je ne dois
pas chercher a anticiper).

7 « Le climat est toujours pris dans un récit, il est le support d’une narration, il est
une représentation culturelle. » (Afeissa, 2014, p. 36).

8 « L’évidence du monde n’est pas un fait universel mais le produit du capital
symbolique qui garantit que demain ressemblera a aujourd’hui [. . .]. C'est pourquoi
on a d’autant moins d’intérét a changer le monde que I'on dispose d'un capital qui
nous solidarise avec lui » (Foessel, 2012, p. 44).



J.-B. Desveaux and R. Brunet

Pour le clinicien, il est possible de faire sentir au patient
I'évidence retrouvée qu'il y a bien du nouveau qui advient sans
cesse dans le monde, et que celui-ci est bien plus pluriel que
singulier. Cette nouveauté sentie au sein de la séance et en dehors,
tout autant que I'ouverture a une pluralité des mondes, permettrait
de réinsuffler une capacité de penser, pour le patient, au-dela des
logiques cloisonnantes de disparition ou de préservation du
monde. Pour cela, le clinicien peut s’appuyer sur les repéres,
que nous avons développés, d’horizon-débordement du monde, de
narcissisme tertiaire et de paradoxe du lien sans attachement.

Déclaration de liens d’intéréts

Les auteurs déclarent ne pas avoir de liens d’intéréts.
Références

Afeissa, S.-H. (2014). La fin du monde et de I'humanité. PUF.

Afeissa, S.-H. (2019). Le soi écologique, le monde mutilé et 'apocalypse des animaux, In:
Magnenat (Eds.), La crise environnementale sur le divan.

Albrecht, G. (2005). Solastalgia: a new concept in health and identity. PAN: Philosophy
Activism Nature, 3, 44-59 https://doi.org/1959.1/545744.

Albrecht, G. (2019). Earth Emotions: New Words for a New World. Cornell University
Press Trad. fr. (2020), Lesémotions de la Terre: des nouveaux mots pour un nouveau
monde, Les Liens qui libérent.

Clayton, S., Manning, C. M., Krygsman, K., & Speiser, M. (). Mental Health and Our
Changing Climate: Impacts, Implications, and Guidance. American Psychological
Association, and ecoAmerica, https://www.apa.org/news/press/releases/2017/
03/mental-health-climate.pdf

Derivois, D. (2017). Clinique de la mondialité : Vivre ensemble avec soi-méme, vivre
ensemble avec les autres. De Boeck Supérieur http://dx.doi.org/10.3917/dbu.la-
pla.2017.01

Cohen, S. (2013). The elementary forms of denial, in Weintrobe. Engaging with Climate
Change. Psychoanalytic and interdisciplinary Perspectives. Routledge.

Descola, P. (2005). Par-delanature et culture. Gallimard.

Desveaux, J.-B. (2020a). La réverie dans la situation analytique : de I'imaginaire aux
transformations psychiques. Cahiers de psychologie clinique, 55(2), 15-37. http://
dx.doi.org/10.3917/cpc.055.0015

Desveaux, J.-B. (2020b). La crainte de I'effondrement climatique : Angoisses écologi-
ques et incidences sur la psyché individuelle. Le Cog-héron, 3(3), 108-115. http://
dx.doi.org/10.3917/cohe.242.0108

Freud, S. (1900). L'interprétation du réve. In (Euvres complétes IV : 1899-1900 (pp. 14~
756). PUF, 2003.

Freud, S. (1914). Pour introduire le narcissisme. In (Euvres complétes XII : 1913-1914
(pp. 213-245). PUF, 2005.

33

In Analysis 5 (2021) 28-33

Feessel, M. (2012). Aprés la fin du monde. Critique de la raison apocalyptique. Editions
du Seuil.

Galway, L. P., Beery, T., Jones-Casey, K., & Tasala, K. (2019). Mapping the solastalgia
literature: A scoping review study. International journal of environmental research
and public health, 16(15), 2662. http://dx.doi.org/10.3390/ijerph16152662

Guillaume, P. (1999). La psychologie de la forme. Flammarion.

Heidegger, M. (1929-1930). Les concepts fondamentaux de la métaphysique. Trad.
Gallimard.

Hamilton, C. (2013). What history can teach us about climate change, in Weintrobe.

Kaés, R. (2012). Conteneurs et métaconteneurs. Journal de la psychanalyse de I'enfant,
2(2), 643-660. http://dx.doi.org/10.3917/jpe.004.0643

Kaés, R. (2015). Méthode et méthodologie d’accés a la réalité psychique inconsciente
dans les groupes : Dispositifs, cadre et métacadre, situation psychanalytique. In
L'extension de la psychanalyse : Pour une métapsychologie de troisiéme type (pp.
161-178). Dunod.

Lertzman, R. (2015). Environmental Melancholia. Psychoanalytic Dimensions of En-
gagement. Routledge.

Magnenat, L. (2019). Le propre de 'homme a I'dge de I'anthropocéne : Homo sapiens
demens. In L. Magnenat et al. (Eds.), La crise environnementale sur le divan (pp. 147-
252). In Press.

Magnenat, L. (2020). Apprendre a « réver » notre famille écobiotique : une éthique du
futur. Le Cog-héron, 3(3), 123-130. http://dx.doi.org/10.3917/cohe.242.0123

Maris, V. (2018). La part sauvage du monde. Editions du Seuil.

Mauss-Hanke, A. (2013). The difficult problem of anxiety in thinking about climate
change, in Weintrobe (2013). In Engaging with Climate Change. Psychoanalytic
and Interdisciplinary Perspectives. Routledge.

Orange, D. M. (2017). Climate Crisis, Psychoanalysisand Radical Ethics. Routledge.

Poenaru, L. (2019). Déni du climat en psychanalyse. Contribution a la discussion
ouverte par le livre La crise environnementale sur le divan, L. Magnenat, Ed. In
Press (2019). In Analysis, (3), 378-385. http://dx.doi.org/10.1016/
j.inan.2019.10.003

Robbins, P., & Moore, S. A. (2013). Ecological anxiety disorder: diagnosing the politics of
the Anthropocene. Cultural Geographies, 20, 3. http://dx.doi.org/10.1177/
1474474012469887

Singer, P. (1972). Famine, Affluence, and Morality. Philosophy and Public Affairs, 1(3),
229-243.. (Spring) http://www.jstor.org/stable/2265052

Weintrobe, S. (2013). Engaging with Climate Change. Psychoanalytic and Interdisci-
plinary Perspectives. Routledge.

Weissbecker, I. et al. (2011). Climate Change and Human Well-Being. Global Challenges
and Opportunities. Springer.

Winnicott, D. W. (1951). Objets transitionnels et phénomeénes transitionnels. Une
étude de la premiére possession non-moi. In De la pédiatrieala psychanalyse (pp.
169-186). Trad. J. Kalmanovitch, 1969. Payot.

Winnicott, D. W. (1956). La tendance antisociale. Déprivation et délinquance. Trad.
Madeleine Michelin et Lynn Rosaz. Payot, 1994.

Winnicott, D. W. (1971). Jeu et réalité. L'espace potentiel. Trad C Monod et J-B Pontalis
Gallimard.

Winnicott, D. W. (1989). The fear of breakdown. Psycho-Analytic Explorations. Rout-
ledge.

Zahavi, D. (2018). Phenomenology: the basics. Routledge.


http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0005
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref3005
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref3005
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0010
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0015
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0015
https://www.apa.org/news/press/releases/2017/03/mental-health-climate.pdf
https://www.apa.org/news/press/releases/2017/03/mental-health-climate.pdf
http://dx.doi.org/10.3917/dbu.lapla.2017.01
http://dx.doi.org/10.3917/dbu.lapla.2017.01
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref2020
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref2020
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0030
http://dx.doi.org/10.3917/cpc.055.0015
http://dx.doi.org/10.3917/cpc.055.0015
http://dx.doi.org/10.3917/cohe.242.0108
http://dx.doi.org/10.3917/cohe.242.0108
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0045
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0045
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0050
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0050
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0055
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0055
http://dx.doi.org/10.3390/ijerph16152662
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0065
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0070
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0070
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref3020
http://dx.doi.org/10.3917/jpe.004.0643
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0080
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0080
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0080
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0080
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0085
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0085
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0090
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0090
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0090
http://dx.doi.org/10.3917/cohe.242.0123
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0100
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0105
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0105
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0105
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0110
http://dx.doi.org/10.1016/j.inan.2019.10.003
http://dx.doi.org/10.1016/j.inan.2019.10.003
http://dx.doi.org/10.1177/1474474012469887
http://dx.doi.org/10.1177/1474474012469887
http://www.jstor.org/stable/2265052
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0130
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0130
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0135
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0135
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0140
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0140
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0140
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0145
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0145
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0150
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0150
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0155
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0155
http://refhub.elsevier.com/S2542-3606(21)00010-X/sbref0160

	Crise environnementale et dfaite de lobjet Monde
	Introduction
	Penser le monde pour cologiser la clinique
	Crise cologique et consquences sur la vie psychique
	Le monde comme objet et le monde comme champ
	Le monde, imprvisible et sans cesse inachev
	Le monde comme prsomption
	La sollicitude envers le monde et le sentiment cologique
	Explorer la part sauvage du monde
	Pour ouvrir  la contingence
	Dclaration de liens dintrts
	Rfrences


