
1 
 

„Les enfants des autres“ (2022): (Stief-)Elternschaften neugestalten und verhandeln. 

Une belle-mère en quête de maternité1 

Jean-Baptiste Desveaux 

 

 

1. Introduction 

Nombre de familles sont, dans les pays occidentaux, concernées par ce qu’il est actuellement usuel 

d’appeler les recompositions familiales ou familles recomposées. Les familles concernées voient leur 

structure nucléaire initiale brisée en raison d’une séparation conjugale ou du décès de l’un des 

membres du couple parental, conduisant chacun des membres de la famille à vivre secondairement 

avec des personnes extérieures à la cellule familiale originelle. Dans le cas des séparations conjugales, 

ce mouvement est toujours à l’initiative des adultes, d’une séparation puis d’une mise en couple avec 

un autre adulte. L’enfant est alors relégué à une place de témoin d’un processus conjugal. S’il peut 

contribuer au climat de cette conjugalité, il n’a sur elle aucun pouvoir d’agir direct (agency). Pour 

autant, l’enfant est un acteur fort de la scène familiale et il possède une capacité d’influence non 

négligeable, tant à l’égard de ses parents qu’à l’égard de ces « pièces rapportées » que sont les beaux-

parents.  

La place de beau-parent se forme ainsi sous l’influence des enfants, mais aussi de ses deux parents, 

bien que seul l’un d’entre eux soit concerné directement par la nouvelle configuration conjugale. Le 

nouveau conjoint, pour accéder à cette place de beau-père ou de belle-mère, va ainsi devoir investir 

un lien familial pluriel, qui lui préexiste, et dont sa rencontre avec celui-ci va venir faire bouger les 

lignes.  

Le film Les enfants des autres de Rebecca Zlotowski, sorti en France en 2022, est l’une des premières 

créations dans le cinéma français à proposer un récit essentiellement centré sur les enjeux de la beau-

parentalité. Il conduit à explorer ces dynamiques selon le point de vue d’une femme, célibataire et 

sans enfant, dans un contexte parisien. Ce scénario est né de la volonté initiale de la réalisatrice 

d’adapter le roman de Romain Gary Au-delà de cette limite votre ticket n’est plus valable qui traite du 

 
1 Desveaux, J.-B. (2024). Die Kinder der Anderen (Stief-)Mutterschaft neu gestalten und verhandeln. Happy 
families? Inszenierungen von Familienbeziehungen in französischen und deutschen Filmen, Leipziger 
Universitätsvlg (2024), pp.277-295. 



2 
 

déclin de la vie sexuelle d’un point de vue masculin2. Elle va finalement délaisser ce projet d’adaptation 

pour s’engager dans une création personnelle. Écrit durant le confinement lié à la Covid-19, l’autrice 

du scénario et réalisatrice du film, Rebecca Zlotowski, trouve l’inspiration, selon ses propres dires3, 

dans son vécu personnel en tant que femme de 40 ans sans enfant et ayant vécu à plusieurs occasions 

l’expérience d’être en situation de belle-mère. En optant pour ce récit sur la maternité, elle témoigne 

d’une conception singulière de la maternité, qu’elle associe avec la féminité. L’autrice insiste sur cet 

élément lié à la contrainte biologique propre au vieillissement, évoquant que si elle peut altérer les 

capacités sexuelles des hommes, pour les femmes, elle vient entraver inéluctablement la capacité à 

pouvoir être enceinte4.  Peut-être que cette lecture singulière vient participer à la conception, au 

niveau symbolique, de la maternité comme un trophée phallique pour les femmes. Le double 

déplacement, du masculin au féminin et de la virilité à la maternité, va contribuer à offrir une 

dimension narcissique à la quête de maternité du personnage de Rachel. Ce film a aussi été pensé, 

toujours selon l’autrice réalisatrice, selon un parti pris assumé de se départir des représentations 

habituellement négatives concernant la figure de la belle-mère. En effet, les représentations 

culturelles de la figure de la marâtre sont le plus souvent associées à une figure menaçante pour le lien 

père-enfant (Deutsch, 1945, Auraix-Jonchière, 2014), représentations que l’on retrouve véhiculées 

dans les mythes (Bettelheim, 1976) ainsi que dès les débuts du cinéma (Bléger, 2022). Par effet de 

clivage en bon objet et mauvais objet, comme pour renforcer la dichotomie des sentiments que peut 

ressentir un enfant, la belle-mère est en effet une figure de prédilection pour venir projeter les 

représentations de la sévérité, du châtiment, voire de la cruauté (Ambroise-Rendu, 2022), préservant 

l’imago maternelle des parts propre au négatif.  Dans ce film, cette aspiration à valoriser le positif, que 

l’on perçoit aisément en filigrane tout au long du récit, tend à lisser la complexité des relations et à 

taire les fonctions de la haine, du conflit et du négatif, au risque parfois d’une certaine naïveté dans 

les représentations véhiculées. 

Dans ce chapitre, nous allons parcourir le récit proposé par ce film afin d’observer et analyser certains 

enjeux spécifiques à la beau-parentalité.  Afin d’en limiter l’étendue, l’analyse effectuée, selon un 

prisme métapsychologique, ne se portera que sur le personnage de Rachel, en sa situation de découvrir 

sa place de belle-mère. Pour en rendre compte, j’ai fait le choix de concentrer l’analyse à partir de 

deux axes thématiques : l’attention, l’investissement.  Ces axes vont nous permettre d’explorer le 

 
2 Podcast, sous le Soleil de Platon, France Inter https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/sous-le-soleil-
de-platon/sous-le-soleil-de-platon-du-jeudi-17-aout-2023-1076253  
3 Rebecca Zlotowski, entretien par Joséphine Leroy du 22.09.2022 
https://www.troiscouleurs.fr/article/entretien-rebecca-zlotowski-les-enfants-des-autres  
4 https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/bienvenue-au-club/avec-rebecca-zlotowski-la-belle-
mere-a-enfin-le-premier-role-2654418  

https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/sous-le-soleil-de-platon/sous-le-soleil-de-platon-du-jeudi-17-aout-2023-1076253
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/sous-le-soleil-de-platon/sous-le-soleil-de-platon-du-jeudi-17-aout-2023-1076253
https://www.troiscouleurs.fr/article/entretien-rebecca-zlotowski-les-enfants-des-autres
https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/bienvenue-au-club/avec-rebecca-zlotowski-la-belle-mere-a-enfin-le-premier-role-2654418
https://www.radiofrance.fr/franceculture/podcasts/bienvenue-au-club/avec-rebecca-zlotowski-la-belle-mere-a-enfin-le-premier-role-2654418


3 
 

traitement effectué par ce film de la construction des liens familiaux au sein de cette situation 

singulière. 

 

Synopsis 

Rachel est une femme d'une quarantaine d'années, célibataire et sans enfants. Elle s'épanouit dans 

son métier de professeur de français. À l’occasion d’un cours de guitare, elle fait la rencontre d'Ali, et 

une histoire d’amour s’en suit. Ali est le père d'une petite Leila de 4 ans et demi, qu'il a eue avec Alice, 

dont il est séparé. Rachel va rapidement faire la connaissance de Leila, et une relation tendre naît entre 

elles. Au cours du récit, nous suivons ainsi Rachel dans sa rencontre amoureuse, sa découverte de Leila, 

son implication dans la vie familiale et amicale d’une histoire conjugale qui lui préexiste. Rachel 

souhaite avoir un enfant avec Ali, mais son gynécologue la prévient : il ne lui reste plus beaucoup de 

temps. Elle s'investit alors davantage dans sa relation avec Leila, allant la chercher régulièrement à son 

cours de judo ou à la sortie de l’école. Louanna, la sœur cadette de Rachel, tombe enceinte par 

accident, mais, encouragée par Rachel, elle accepte finalement cette grossesse. Rachel ressent peu à 

peu une certaine amertume, exprimant son sentiment de ne rester qu’une figurante dans la vie de 

Leila. L'enfant qu'elle voudrait avec Ali n'arrive pas. Soudainement, Ali lui annonce qu'Alice lui a 

demandé de se remettre en couple avec elle, et il met fin à leur relation. La naissance du fils de sa sœur 

lui donne l'occasion de s'investir à nouveau dans une relation avec l’enfant d'une autre. 

 

2. Regards psychanalytiques sur la beau-parentalité 

Au sein des familles dites recomposées, les situations de beau-parentalité offrent à l’enfant la 

possibilité de voir les enjeux œdipiens se reconfigurer en diversifiant ses investissements affectifs. Le 

beau-parent, interlocuteur du quotidien deviendra alors possiblement une figure tutélaire, plus ou 

moins centrale ou périphérique, plus ou moins impliquée ou distante, en fonction de l’histoire familiale 

et des attentes de chacun. Si actuellement, la littérature spécialisée en métapsychologie reste limitée 

sur le sujet (Laflamme & David, 2002), des ressources peuvent être pensée à partir de la clinique du 

travail avec les familles et des récits concernant la famille, encore, à partir des productions culturelles 

comme dans le cas de ce film. 

La beau-parentalité peut être entendue comme une position subjective de parentalité, un vécu et une 

expérience subjective, pour laquelle il ne correspond pas forcément une responsabilité légale, 

administrative ou symbolique. Cet investissement au sein de cette position subjective de parentalité 

se met en œuvre notamment au sein de ce qu’il est coutume de nommer « l’expérience de 



4 
 

parentalité » et « la pratique de la parentalité ». (Houzel, 2007, p. 114). Le beau parent va ainsi 

effectuer des tâches et relever certaines fonctions ordinairement dévolues au parent, sans pour autant 

être garant d’une fonction parentale au niveau de son « exercice » au sens légal du terme (Houzel, op. 

cit.). Cette position subjective ne peut advenir que si sa légitimé lui est conféré par le parent avec qui 

il partage sa vie, et accessoirement, avec l’autre parent. Cette position parentale subjective doit 

s’entendre non comme une réalité manifeste liées aux conduites, places et fonctions mises en œuvre 

dans la réalité extérieure, mais bien comme une position interne. Cette parentalité ne concerne pas 

des sujets ou des statuts, mais bien la fonction interne soignante (Ciccone, 2012), propre à la fonction 

parentale qui est présente en chaque individu. Elle relève en cela d’une « parentalité interne » (Op.cit), 

laquelle suppose que soit mobilisée une « préoccupation parentale primaire ». Ce concept, développé 

à partir des apports de Winnicott sur la « préoccupation maternelle primaire » (Winnicott, 1956) 

permet de concevoir les aménagements psychiques interne que tout sujet doit mettre en œuvre pour 

assurer une fonction parentale, au sens d’une fonction soignante.   

Dans les situations de relation beau-parentale, la position subjective de parentalité est aussi une 

« parentalité élective » (Théry, Dhavernas, 1993), contingente de la volonté d’un autre, qui lui confère 

ce droit à l’exercer. La reconnaissance du beau-parent dans cette fonction subjective requière des 

logiques d’un temps long, notamment pour les enfants qui se retrouvent en situation de ne pas avoir 

choisi l’objet. Le beau-parent est ainsi choisi par le parent et non par l’enfant, ce qui renforce chez 

l’enfant le sentiment de passivation, pouvant lui donner le sentiment qu’il n’a pas son mot à dire. Pour 

autant, l’enfant possède une fonction de confirmateur de la nouvelle configuration familiale pouvant 

soutenir, ou au contraire entraver, la fonction beau-parentale souhaitée par le parent au sein de sa 

nouvelle union.  

Dans les configurations où le beau-parent n’est pas lui-même parent, comme c’est le cas dans ce récit, 

s’engagent des spécificités singulières dans l’établissement et l’investissement du lien. Le beau parent, 

se voit ainsi tisser une relation avec deux personnes à la fois. Si la place de chacun possède un statut 

clairement distinct relevant du conjugal (pour le conjoint-parent) ou du familial (pour l’enfant), ces 

deux dimensions entretiennent des rapports de co-étayage. Ainsi, à terme, une situation conjugale ne 

semble pouvoir perdurer sans que la dimension familiale soit considérée. Ces aspects vont venir 

remobiliser des enjeux propres à la dimension libidinale et œdipienne au sein de la nouvelle 

configuration familiale. L’arrivée d’un nouveau personnage dans la situation familiale est ainsi 

susceptible d’induire des enjeux de séduction et de rivalité, et ce non seulement entre beau parent et 

enfant mais concernant l’ensemble des relations, dont celle conjugale. Les formations fantasmatiques, 

telle que le roman familial ou la scène primitive, alimentent ainsi la conflictualité psychique et 

mobilisent des vécus émotionnels pouvant relever de la séduction ou des angoisses d’abandon, 



5 
 

caractéristiques des dialectiques amour-haine. Cette arrivée véhicule ainsi des enjeux propres à la 

question de la séparation et deuil, tout autant qu’à celle de la dimension de l’investissement libidinal. 

La rencontre suppose en effet qu’une suffisante séduction puisse advenir, et avec elle, leurs lots 

d’interrogation consciente et inconsciente pour chacun des membres de la famille (Qu’est ce qui 

m’attire chez l'autre ?  Qu’est-ce que l’autre désire en moi ? etc.). Si la séduction et ses avatars 

concernant l’identification narcissique semblent évident pour la rencontre entre deux adultes dans la 

constitution d’une relation amoureuse, celle-ci semble également devoir être prise en compte dans la 

rencontre entre beau parent et enfant. Il semble que ce soit là le moteur d’une possibilité à la 

rencontre, d’une possibilité à ce qu’un apprivoisement réciproque, puisse voir le jour. Sans la mise en 

œuvre de cette co-séduction de base, de cette « identification narcissique de base » (Roussillon, 2004), 

une relation profonde et féconde ne peut advenir. Ce processus, prérequis à ce que des 

« identifications croisées » (Winnicott, 1971) puissent se mettre en œuvre dans la relation, 

permettront ainsi de rendre supportable les mouvements de haine et de rejet, pour chacun des 

acteurs. C’est à partir de ces quelques jalons que nous allons désormais pouvoir observer certains de 

ces processus, et leur mise en œuvre, au sein du film faisant l’objet de ce chapitre. 

 

3. Analyse des enjeux de la beau-parentalité dans le film : « Les enfants des autres » 

 

3.1. L’attention, la sollicitude et les besoins narcissiques de la femme sans enfant 

Le film débute par une scène où Rachel, enseignante en lycée, se trouve en classe, en train de diffuser 

un film à ses élèves. L’un d’entre eux, Dylan, se retourne, et la découvre préoccupée par les messages 

qu’elle reçoit sur son téléphone. Elle sourit à son téléphone, elle est ailleurs. Cette scène introductive 

engage le spectateur à percevoir l’attention distante et évasive dont Rachel fait part : elle n’est pas 

attentive aux enfants dont elle a la charge. Peu après, une séquence la montre en réunion entre 

enseignants, et là encore, elle est captive de son téléphone, en lien avec son futur amant. Cette 

connexion à l’ailleurs, cette attention distraite, peut s’entendre comme un indicateur de la tonalité 

narcissique du personnage, toute affairée à sa vie personnelle intime, bien plus qu’aux personnes 

d’avec lesquelles elle est en présence sur son lieu de travail. Comme une manière de venir nous dire 

que « les enfants des autres ne l’intéressent pas tant que ça ». Cette scène inaugurale vient souligner 

un processus singulier, Rachel s’absente psychiquement de ceux qui l’entourent, accentuant sa 

situation de célibataire dont la dimension narcissique prévaut.  

La position parentale que sa relation avec Ali et sa fille Leila va lui permettre de découvrir, la conduira 

à progressivement se départir de ce mode d’investissement narcissique, pour engager un véritable 



6 
 

souci de l’autre, une sollicitude sincère (Winnicott, 1962) au sein d’une position beau parentale 

impliquée. Elle va ainsi tisser une relation singulière avec Leila. Le récit nous montrant qu’elle lui est 

parfois même plus attentive que son père ne peut l’être. Le surinvestissement du lien dans les positions 

de beau-parentalité traduisent des aspects connus des recherches sur le sujet (Cadolle, 2001, Théry, 

1995, Vincent, 2019). Cet aspect nous semble aussi témoigner des attentes sociales issus de modèles 

normatifs, où les fonctions de la belle-mère peuvent parfois être assignées aux fonctions ménagères 

et éducatives (Cadolle, 2013). Rachel se voit ainsi confier des tâches liées aux fonctions maternelles 

lorsqu’Ali en a la garde. Elle s’implique dans le quotidien de Leila, l’accompagnant à ses activités, 

passant des temps seule avec elle pour décharger Ali. Cette attention parentale, maternelle, se déploie 

également lorsqu’il se retrouvent tous les trois.  

Ceci est notamment le cas dans une séquence au sein de laquelle Ali, Rachel et Leila partent assistent 

à un spectacle de course camarguaise5 pendant leurs vacances. Alors que le père est absorbé par un 

match de foot qu’il suit sur son téléphone, Leila échappe à sa surveillance et s’éloigne dans la foule. 

Rachel, qui était partie chercher à manger pour la petite fille, découvre son absence et s’inquiète – 

voire panique - en criant son nom de toutes parts. Elle la retrouve rapidement et lui adresse alors des 

mots tendres : « mon cœur, mon ange » (39 min), comme pour contre-investir son vécu d’angoisse. Le 

père, lui, semble à peine avoir relevé l’absence de sa fille. Rentrés à la maison, c’est Rachel qui se 

charge de coucher Leila. Alors qu’elle commence à trouver le sommeil, le père se met à hurler, 

exprimant son plaisir extrême de voir son équipe de football remporter le match. Leila se réveille, et 

tout le monde semble être à la fête, dansant pour cette victoire qui n'intéressait initialement que le 

père.  

Ce passage nous témoigne d’un glissement concernant l’attention portée envers l’enfant. Le père, 

habitué de ce lien, est plutôt négligeant envers sa fille ; Rachel, à l’inverse, semble surinvestir cette 

relation et déployer un excès de préoccupation maternelle (Winnicott, 1956). On peut souligner qu’ici, 

tout conflit, frustration ou émotion négative sont niés : Rachel n’en veut pas à Ali de négliger sa fille, 

de la réveiller, de mettre à mal les efforts qu’elle a pu faire pour l’endormir, etc. C’est comme si les 

positions narcissiques s’inversaient temporairement, et qu’en reportant la charge sur celle qui 

s’expérimente à devenir une mère, Ali retrouvait la légèreté de l’homme qu’il était avant d’avoir sa 

fille. 

Tout au long du film, le projet de Rachel de devenir mère reste un point saillant de ses préoccupations. 

Le film est ainsi ponctué par ses visites chez le gynécologue de famille, qui lui rappelle à chaque 

 
5 La course camarguaise est un sport dans lequel les participants tentent d'attraper des attributs primés fixés au front et aux 
cornes d'un bœuf. 



7 
 

rencontre, les effets du temps qui passe. Le discours médical apparaît dans le récit comme un briseur 

de rêverie. Lors des consultations, il exprime ainsi : « Si vous voulez un enfant, c’est maintenant » 

(24min), « Considérez que les mois sont comme des années » (24 min). À la question de Rachel : « Il 

me reste combien de temps ? », le médecin, lui-même âgé de 102 ans, lui répond : « Je me pose la 

même question tous les matins » (24min) induisant un rapport d’analogie entre la ménopause et la 

mort. Cela n’est sans doute pas sans lien avec l’idée qu’« ascendance et descendance, participent au 

déni de la mort » (Veuillet-Combier, & Gratton, 2017, p. 18). Ainsi, à l’ombre de ce projet de maternité 

se dissimule ce projet inconscient d’exister au-delà de son existence individuelle. Le projet de 

maternité est aussi un projet pour s’inscrire dans sa filiation ascendante et produire une descendance 

par laquelle elle sa vie individuelle pourrait alors fantasmatiquement perdurer. 

Ce discours médical, porteur d’une autorité contraignante et déterministe, n’est pas seulement à 

entendre comme le « gewachsener Fels » (Freud 1937, S. XX) 6. Il symbolise également le poids de 

l’histoire familiale. En effet, le médecin est juif comme la famille de Rachel, et il est le gynécologue des 

femmes de la famille sur plusieurs générations. Un échange entre les deux sœurs nous fait d’ailleurs 

savoir qu’il est le dépositaire de connaissance sur la maternité de leur mère, qu’elles-mêmes ignorent. 

Pour Rachel et sa sœur, le médecin, qui a connu leur mère, apparaît comme une figure dépositaire de 

connaissances sur la maternité et la féminité, un vecteur de transmission du maternel. 

La mère, décédée lors d’un accident de voiture durant lequel Rachel, alors âgée de 9 ans, était 

présente, reste un objet de mystère pour ces deux femmes. Toutes deux semblent souffrir de cette 

absence de transmission du féminin et du maternel (ici parfois confondus), bien que les conduisant à 

deux destins divergents. L’aînée est vouée à ne jamais avoir l’enfant biologique qu’elle dit tant 

souhaiter, à ne jamais vivre l’expérience de la transmission sous cette forme, la cadette se retrouve de 

manière inattendue contrainte à vivre la maternité du fait d’une grossesse imprévue. L’impensé de 

l’histoire familiale trouve ici deux destins antagonistes : une maternité imposée, une maternité 

entravée. Face à ces deux destins (fate), ces deux femmes tentent de se créer une destinée (destiny)7, 

une histoire appropriable subjectivement. Elles symbolisent deux tendances de la maternité au sein 

desquelles le rejet (de la maternité), la déception (d’être ou ne pas être mère), l’envie (de maternité 

ou de liberté) peinent à s’articuler.  

 
6 Freud, 1937. Pour compléments de traduction voir : Scherrer, F. (2011). « Le roc… ». Essaim, 27, 83-99. 
https://doi.org/10.3917/ess.027.0083   ou encore PRESS Jacques, « Chapitre III. Été 1937 », dans : La construction 
du sens. sous la direction de PRESS Jacques. Paris cedex 14, Presses Universitaires de France, « Le fil rouge », 
2010, p. 59-73. URL : https://www.cairn.info/la-construction-du-sens--9782130583622-page-59.htm  
7 Cf. Bollas, C. (1989) Forces of Destiny. Psychoanalysis and Human Idiom, Routledge, 2018., tr. Fr. Les forces de 
la destinée. Psychanalyse de l’idiome humain, Calmann Levy, 1996. 

https://doi.org/10.3917/ess.027.0083
https://www.cairn.info/la-construction-du-sens--9782130583622-page-59.htm


8 
 

3.2 La non expérience de la maternité ou une destinée entravée par la perte 

Afin d’éclairer les processus à l’œuvre dans le projet de maternité de Rachel, il est nécessaire de 

recourir au concept de pulsion de destinée. Développé par le psychanalyste américain C. Bollas, la 

pulsion de destinée correspond au besoin que possède chaque individu « d’exprimer et d’élaborer son 

idiome à travers le choix et l’usage des objets. C’est une forme d’instinct de vie par lequel le sujet 

chercher à accéder à son être véritable grâce à l’expérience qui libère ce potentiel » (Bollas, 1989, p. 

1598). Ce concept permet d’éclairer comment un sujet tend à donner un sens à son existence, à 

exprimer et révéler son vrai self, par le choix de certains objets ou la réalisation de certaines actions 

au cours de son existence. Le « destin » correspond ainsi à ce à quoi l’existence d’un individu peut être 

assigné inconsciemment9. Afin de se révéler subjectivement, de développer des potentiels de son self, 

l’individu est conduit, inconsciemment à élire des objets, à produire des actions qui vont orienter la 

perspective déterminée de son existence subjective. Par ces choix, le sujet peut accomplir sa pulsion 

de destinée, déployer son vrai self et ainsi révéler des avenirs potentiels. Pour que ces 

accomplissements puissent voir le jour, il faut, pour Bollas que l’enfant ait pu ressentir que son vrai 

self a été suffisamment soutenu par les encouragements prodigués par la mère lors de ses expériences 

précoces, et ultérieurement, par ses deux parents et ses premiers pairs. Il précise ainsi: 

“I believe that this sense of destiny is the natural course of the true self through the many types of 

object relations and that the destiny drive emerges, if it does, out of the infant’s experience of the 

mother’s facilitation of true self movement. The true self, as Winnicott suggested, can evolve through 

maternal adaptation and responds to the quality of care the child receives from the mother and the 

father, as well as from the school and the peer world.” (Bollas, 1989, p.27) 

À la lumière de ces apports, il semble possible de soutenir l’hypothèse que Rachel, consécutivement à 

la perte de l’objet maternel, a vu une partie de cet étayage s’effondrer, et avec lui, les rêveries et les 

projections destinales idéalisées, entravant ultérieurement sa capacité à exprimer son vrai self et à 

révéler sa pulsion de destinée. L’avenir non-vécu qu’elle tente de réaliser, par la maternité, s’inscrit ici 

comme une voie pour mettre en déroute ses vécus liés à la perte. Vivre une expérience de maternité 

comme pour faire revivre l’objet maternel, retrouver par l’expérience la possibilité de vivre une 

« expérience non vécue » (Ogden, 2014). Dans ce projet marqué par l’investissement mélancolique, 

l’enfant potentiel aurait ainsi pour destin d’être investi comme un « miroir du négatif de soi » 

 
8 “to articulate and elaborate his idiom through the selection and use of objects. It is a form of the life instinct 
in which the subject seeks to come into his own true being through experiencing that releases this potential”. 
9 Bollas précise: “we can use the idea of fate to describe the sense a person may have, determined by a life 
history, that his true self has not been met and facilitated into lived experience. A person who feels fated is 
already someone who has not experienced reality as conducive to the fulfilment of his inner idiom” (1989, p. 26). 



9 
 

(Roussillon, 1991), un réalisateur des expériences non-vécues, de ce qui a été retiré à Rachel, et qu’elle 

n’a jamais pu rencontrer. En rejoignant les développements proposés par J. Manzano et F. Palacio-

Espasa (1999) sur les scénarios narcissiques de la parentalité », il est possible de considérer qu’étant 

porteur de « l’ombre » (Op. Cit.) laissée par la mère de Rachel, ce désir d’enfant ne parvient pas à se 

réaliser. La présence de la mère de Rachel semble ainsi hanter le récit en filigrane. Un procédé 

cinématographique revient régulièrement ponctuer le film : un raccord de fermeture à l’iris (iris shot). 

Dans ce procédé caractéristique du cinéma muet, l’écran s’obscurcit, depuis les bords jusqu’au centre, 

comme des yeux qui se refermeraient sur la scène, jusqu’à se clore complètement. Le recourt à ces 

fermetures, saisissant le visage de Rachel à différentes étapes de sa vie, semblent figurer le regard de 

sa mère, un regard qui se clos, n’ayant pas pu être là pour voir ce que sa fille aura vécu. 

Les investissements narcissiques auxquels Rachel recourt semblent constituer une forme de 

« refuge psychiques » (Kohon, 2015). Elle aspire à soutenir et alimenter son vrai self par elle-même. Sa 

quête de maternité semble ainsi une volonté de se réaliser personnellement, mais aussi de venir 

symboliser une expérience de lien mère-enfant qui s’est brutalement arrêté et pour laquelle, d’autres 

figures tutélaires ne semblent avoir réussi à prendre le relai.  

Un investissement libidinal sous le sceau des logiques de l’urgence 

L’investissement libidinal narcissique apparaît pour Rachel comme un palliatif, une solution auto-

soignante, face aux souffrances liées à la non-appropriation de son histoire familiale. Aux prises avec 

des logiques de l’urgence, la souffrance de Rachel la conduit à engager une accélération des processus. 

La temporalité des investissements [Besetzung] semble forcée, précipitant l’expression de ses désirs 

sans laisser aux autres le temps pour qu’ils puissent émerger. Elle précipite ainsi la rencontre avec 

Leila, en demandant à la rencontrer très peu de temps après avoir rencontré Ali, devançant la 

possibilité que cette demande puisse venir de lui. Elle évoque aussi très tôt son désir pressant d’avoir 

un enfant, mettant son compagnon face au risque d’une paternité non désirée lors de leurs premiers 

rapports sexuels. Son projet de maternité semble ainsi avant tout un projet personnel, bien plus que 

partagé. Il est un projet de création auto-centré, un projet de soi à soi, où les logiques narcissiques 

sont prévalentes. Ce projet s’exprime avec insistance, et parfois, en contradiction avec l’expérience 

qu’elle tisse dans sa relation avec Leila. Alors que sa relation amoureuse est encore naissante, tout se 

passe comme si elle se trouvait tenue d’investir simultanément deux enfants, la petite fille déjà là et 

le bébé imaginaire qu’elle aspire à concevoir. 

Cette même précipitation se retrouve dans ses liens avec Dylan, un de ses élèves en difficulté, pour qui 

elle se prend d’affection. Elle va ainsi proposer au jeune homme d’effectuer un stage chez son 

compagnon, qu’elle vient à peine de rencontrer, comme pour tisser un lien entre elle, son élève et son 



10 
 

amant. Cette démarche sera elle aussi vouée à l’échec, le jeune lycéen désertant le lieu de stage. Nous 

comprenons que ce n’est en effet pas le projet de Dylan, mais que Rachel a projeté sur lui ses attentes 

personnelles, comme si elle l’avait utilisé pour suturer sa relation à Ali, en y adjoignant un autre enfant. 

De la même manière, elle s’investi plus que de mesure envers cet adolescent, en lui achetant une veste 

un jour où il a froid, ou encore en défendant son maintien au lycée contre l’avis unanime de ses 

collègues qui proposaient de le réorienter. Le récit souligne le caractère excessif concernant la scène 

de l’achat de la veste. Tout d’abord, nous percevons que c’est là une action engagée par Rachel sans 

que la demande ne soit directement ou indirectement formulée par l’enfant. Juste après, en suit en 

échange tendu entre Ali et Rachel lorsqu’elle l’informe de ce cadeau effectué à l’adolescent :  

Ali : « Tu l’as payé combien ? 

Rachel : C’est pas le sujet, ça… 

Ali : C’est pas le sujet, si c’est le sujet. Moi, si j’étais méchant, je dirais que c’est du narcissisme, mais 

parce que je t’aime je vais dire que t’es trop bonne » (50min) 

Cette scène illustre ce qui est présenté comme une démesure concernant l’investissement de Rachel 

dans sa quête d’investissement. Que ce soit en ce qui concerne la temporalité ou la quantité, la 

dimension de l’excès chez Rachel recelé un mouvement tout personnel, où la place de l’autre n’est pas 

centrale. L’autre (que ce soit Ali, Dylan, ou Leila) ne semble être là qu’un prétexte, il est utilisé pour 

servir une cause personnelle, dont les enjeux narcissiques sont clairement manifestes, et ainsi 

soulignés par la remarque d’Ali.  

Ce processus d’accélération témoigne des modes d’investissement spécifiques aux situations de beau-

parentalité. Rachel, en situation d’être belle-mère, doit s'engager simultanément auprès de son amant 

et de la fille de ce dernier. Pour le dire autrement, ce rapport de coexistence et de contingence des 

processus induit une forme de diffraction des investissements libidinaux [libidobesetzung]. Pour 

autant, dans ce récit, cette accélération se double des besoins narcissiques du personnage de Rachel, 

ce qui induit une sensation de débordement dans la trame narrative et renforce le sentiment que le 

personnage s’investi à fond perdu, pour un projet qui semble d’avance voué à l’échec. 

 

3.2. Rencontrer l’autre, séduction et enjeux topiques 

Au sein des configurations de beau-parentalité, pour exister en tant que figure parentale, il faut tout 

d’abord avoir été reconnu et investi par l’autre. On peut y voir en cela, une reprise des expériences 

première de la rencontre à l’objet, considérant que pour le bébé, le jugement d’attribution précède le 

jugement d’existence (Freud, 1925). Pour mémoire, Freud postule en 1925 qu’il existe deux sortes de 



11 
 

jugements : le jugement d’attribution et le jugement d’existence. Par le jugement d’attribution, le bébé 

détermine si une chose est bonne ou mauvaise, et donc s’il lui faut la prendre en lui ou l’expulser hors 

de lui. Le jugement d’existence consiste, pour le bébé, à se demander si une chose qui existe dans 

l’esprit existe aussi ou non dans la réalité extérieure.  

Ainsi, le bébé ne peut reconnaitre l’existence d’un objet qu’à partir du moment où il est en mesure de 

le qualifier, de porter sur lui un jugement. Pour le dire autrement, il lui faut avoir tissé une relation 

avec l’autre, pour que cet autre puisse existe subjectivement. Pour le beau-parent, exister suppose 

d’avoir été reconnu par deux autres sujets : le parent et son enfant. La reconnaissance par le parent 

correspond à ce que nous avons évoqué plus haut sur la parentalité élective, considérant que cette 

fonction ne peut exister sans être conférée, autorisée et soutenue par le parent. La reconnaissance 

par l’enfant s’inscrit dans un processus bien plus long, et semble pouvoir n’être que consécutif à 

l’expérience d’une relation intersubjective et quotidienne durable. L’enfant doit ici engager ce 

mouvement d’investissement envers l’adulte, alors que dans une filiation biologique cet 

investissement semble bien plus contraint, passant alors pour un processus naturel. La signification 

première du terme « investir » relève du registre militaire ; son étymologie renvoie à l’idée de prendre 

possession, assiéger, le terme freudien de Besetzen signifiant occuper militairement (vgl. Laplanche & 

Pontalis, 1973, p. 62)10. Ici, investir revient à « prendre place » dans la psyché de l’autre, à ce que 

l’autre nous alloue en lui, au sein de son espace mental, une place et une existence. 

Dans les situations de recompositions familiales, la place de la séduction, de l’apprivoisement et de la 

territorialité (la place de chacun) sont ainsi des enjeux centraux. Afin d’œuvrer à sa reconnaissance et 

son acceptation par l’enfant, Rachel va mobiliser différents procédés, relevant de la séduction, de la 

tendresse et de l’attention. À un niveau économique, au niveau de l’économie pulsionnelle, ces 

procédés vont avoir tendance à se déployer en excès. Tout au long du film, on peut relever une certaine 

emphase dans le lexique relevant de la tendresse (« ma chérie », « mon amour », « mon cœur », « mon 

ange ») utilisé par Rachel à l’attention de Leila. Les contacts corporels tendres entre elles deux sont 

aussi particulièrement fréquents et accentués.  Au premier instant de leur rencontre, Rachel se montre 

flatteuse (« tu es une grande fille »), lui achète des sucreries et des cadeaux, et enfin, elle s’approprie 

le langage privé de la petite fille en l’appelant « ma nuit ». 

Cette forme d’investissement marqué peut témoigner du besoin pour Rachel de favoriser une 

appropriation de sa relation avec Leila, par la voie d’une forme d’exploration sensorielle. Par ces 

mouvements tendres, elle semble rechercher à devenir familière du corps de l’enfant. Pour exemple, 

une scène fugace montre Rachel plonger sa tête dans les cheveux de Leila pour sentir son odeur 

 
10 Cf. ‘Cathexis’, p. 62. 



12 
 

(61min). Elle la respire comme le ferait une mère, comme en quête de s’imprégner d’une odeur 

familière et pour autant étrangère. 

Une hypothèse pourrait être de considérer que ces excès de tendresse répondent défensivement à la 

dimension dénégative de la haine inconsciente constitutive de leur lien. Entre belle-mère et belle-fille, 

plutôt que d’exprimer ouvertement les rivalités inhérentes à leurs places respectives, elles se séduisent 

mutuellement, comme pour neutraliser la haine potentielle. Dans ce film, la surdétermination ou la 

surreprésentation de ces contacts tendres au cours du récit semblent témoigner du besoin de 

conquête de la relation par Rachel, d’une relation nouvelle pour laquelle il n’y a pas eu de temps de 

préparation comme c’est le cas lors de la gestation biologique et psychique (Bydlowski, 2008). 

Ces processus illustrent aussi la particularité des aménagements pulsionnels au sein des liens et de la 

parentalité. À partir de la distinction effectuée par Sigmund Freud (1912) entre le courant tendre 

[Zärtlichkeit] et le courant sensuel [Sinnlichkeit] de la libido, nous pouvons considérer qu’au sein de 

tout couple, l’arrivée d’un enfant induit une mutation de l’économie pulsionnelle, avec le glissement 

d’un courant sensuel, constitutif du lien conjugal, en un courant tendre, propre au lien familial et filial. 

Or, dans une situation de beau-parentalité, les deux temporalités sont vécues au même moment, le 

sexuel-sensuel du couple est immédiatement contingent de celui du courant tendre, car l’enfant n’en 

est pas le destin, mais il préexiste à la rencontre conjugale. Si pour le père, la situation est différente, 

Rachel, quant à elle, placée en situation de belle-mère, est confrontée à une exigence de double 

investissement libidinal, dans une même temporalité, envers l’adulte et envers l’enfant.  

Notons que l’enfant apparaît ici en position de pouvoir, si l’on considère que cette « belle-mère » se 

doit de séduire Leila pour conserver son lien conjugal et amoureux avec le père. Elle doit maintenir un 

investissement libidinal, un lien de découverte et de séduction envers les deux membres de la famille 

de manière synchrone. Conjugalité et parentalité ont partie liée, et ce d’autant plus dans les situations 

où la filiation n’est pas biologique (Thévenot, 2001). 

Une scène illustre ces enjeux de séduction et rivalité. Un soir, Leila exprime à son père : « Pourquoi 

Rachel est tout le temps là » (51min). Ali répond que c’est « Elle est tout le temps là parce ce que c’est 

mon amoureuse ». Leila conteste : « Non c’est maman ton amoureuse » (51min) et insiste : « Mais 

pourquoi Rachel est tout le temps là, je veux qu’elle s’en aille » (51min). Leila s’oppose au lien de cause 

à conséquence entre ce statut et cette présence dans la sphère familiale en disant qu’elle ne la veut 

pas ici. Piquée au vif, Rachel quitte l’appartement sans mot dire, blessée de se sentir rejetée par ce 

petit être porteur de l’existence de cette vie familiale passée. C’est ici comme si l’idée de ne pas se 

sentir aimée de tous deux (père et fille) lui était insupportable et que la blessure narcissique liée au 

rejet ne pouvait trouver aucun répondant en elle. Cette « absence de répondant » (Kaës, 2009), cette 



13 
 

défaillance de solidité, de résistance du répondant face aux menaces de disqualification narcissique, 

peut s’entendre comme une conséquence du vécu de déprivation issu de la perte de l’objet maternel 

à laquelle elle a été confrontée durant son enfance, comme nous l’avons évoqué précédemment. 

 

Conclusion : la primauté du lien dans la relation 

Le personnage de Rachel semble avoir besoin d’être aimé au premier plan, et l’idée de passer après 

Leila auprès de son compagnon lui est difficilement supportable. Elle est ainsi confrontée à un 

investissement à fond perdu. L’amour filial d’Ali pour sa fille reste, tout au long de leur relation, placé 

au premier plan. L’investissement d’Ali dans la rencontre semble aussi ténu et peu impliqué. Aux 

demandes de Rachel d’avoir un enfant, Ali lui répond qu’ils ont tout le temps (53min), lui indiquant 

implicitement qu’il n’envisage pas de lui offrir ce qu’elle recherche. 

Ainsi, alors que Rachel et Leila viennent de vivre un accident de voiture sans gravité, Ali retrouve Rachel 

et Leila à l’hôpital. A son arrivé, il n’a d’attention que pour sa fille et n’adresse pas même un regard à 

Rachel. Il prend sa fille dans ses bras, s’éloigne et se détourne de Rachel, utilisant des termes tendres 

que l’on aurait pu penser être destinés à sa compagne : « Mon bébé, mon amour, tu n’as rien ? » 

(74min). Reléguée au second rang de la sollicitude, Rachel ne se voit adresser qu’un rapide regard par 

Ali, accompagné de ces seuls mots : « Ça va ? » (74min). Rachel, coupable, lui répond « pardon » 

(74min).  À cet instant, c’est comme si sa présence, son existence était menacée de disparition. Le 

manque d’attention est vécu par Rachel comme une disqualification narcissique et existentielle. Cette 

scène figure un ordre des priorités de l’investissement libidinal : entre les deux, la fille sera toujours 

prioritaire à la compagne, le lien filial sera prévalant à celui conjugal et amoureux. 

Cette scène constitue un point de bascule dans la trame romantique des deux amants et est 

annonciatrice du destin de leur histoire. À la suite du décès d’une amie proche de la mère de Leila 

malade d’un cancer, Ali fait le choix de revenir avec son ex-femme, souhaitant prendre soin d’elle et 

œuvrer à un environnement stable pour sa fille. Il quitte Rachel, qui voit s’effondrer, en un même 

temps, son projet de maternité et son expérience de beau-parentalité. Dans cette séparation, en 

perdant son lien amoureux, elle semble perdre en un même processus son expérience de beau-

parentalité et la perspective de vivre la maternité pour elle-même. La conjugalité semble déterminer 

le maternel tant biologique que social. Par le choix d’Ali, le récit souligne la préséance du lien filial sur 

le lien amoureux et conjugal. S’il rencontre Rachel à partir d’un désir propre, correspondant à des 

besoins que nous pourrions qualifier de narcissiques, c’est bien selon les besoins de l’autre (sa fille) 

qu’il prend la décision de s’en séparer, laissant penser qu’il renoncerait à satisfaire ses besoins au profit 

de sa fille, ou bien, que ses besoins narcissiques se fondent sur cette intrication entre narcissisme et 



14 
 

amour filial. Ce lien primal, primordial, celui à la relation passée avec son ex-femme, celui de la relation 

à sa fille semble apparaît comme premier, et conditionnant les relations secondaires ou ultérieurs.  

En épilogue, Rachel, assise à la terrasse d’un café, retrouvera Dylan le lycéen en difficulté. Un lycéen 

qu’elle avait pris sous son aile. Malgré l’échec de son projet de devenir mère, le récit nous montre que 

Rachel a laissé des traces dans la psyché des autres et notamment pour Dylan. En lui témoignant sa 

gratitude, ce jeune homme lui permet de réaliser combien elle a pu vivre une parentalité subsidiaire 

par le biais son activité professionnelle, un souci envers les enfants des autres, dont elle a eu la charge 

au quotidien.  

Si cet après-coup ouvre à une lecture positive, valorisant les figures du tuteur, personne de référence 

pour un autre sujet, il souligne aussi les fragilités et les limites des situations de beau-parentalité. Ce 

film offre ainsi une forme de témoignage sur les destins potentiels des situations de beau-parentalité, 

avec comme risque, la possibilité de voir le lien familial être anéanti dès lors que le lien conjugal est 

menacé. La temporalité du récit, assez réduite, témoignant d’une rencontre d’une année, offre ainsi 

une lecture sur une situation restreinte : une rencontre, un lien qui se tisse puis qui se dissout. Un tel 

récit ne laisse que peu de place à une analyse dans la complexité des relations telles qu’elles peuvent 

se construire la durée. Pour autant, ce film a le mérite de présenter un vécu de beau-parentalité au 

cœur d’un récit, favorisant les identifications du spectateur à cette situation si courante dans nos 

univers familiaux contemporains. Le destin terminal confrontant à la perte, apparaît comme une 

lecture sous le signe de deuil et du traumatisme, propre à la conception du récit. Ce risque de perte 

ultime figure comme l’ombre qui, constamment, plane sur les liens de la beau-parentalité. En évitant 

une fin en Happy-end, ce film révèle les parts du négatif, les angoisses latentes et les limites de ces 

situations familiales en sursis, et valorise la dimension de l’expérience émotionnelle et relationnelle 

sur celle du statut ou de la reconnaissance symbolique. 

 

 

  



15 
 

Bibliographie 

 

Ambroise-Rendu, A. (2022). Mère maltraitante (XIXe-XXe siècle). Dans : Isabelle Poutrin éd., 

Dictionnaire du fouet et de la fessée: Corriger et punir (pp. 510-513). Paris cedex 14: 

Presses Universitaires de France. https://doi.org/10.3917/puf.poutr.2022.01.0510 

Auraix-Jonchière, P. (2014). « La figure de la marâtre dans quelques réécritures 

contemporaines de « Blanche-Neige » », ILCEA [En ligne], 20 | 2014, URL : 

http://journals.openedition.org/ilcea/2787 ; DOI : https://doi.org/10.4000/ilcea.2787 

Bettelheim, B. (1976). La Psychanalyse des contes de fées, traduit de l’américain par T. Carlier 

(1976), Paris : Laffont, 2012. Et plus particulièrement : « Le fantasme de la méchante 

marâtre », 105-116. 

Bléger, A. (2022). Marâtres dans le cinéma muet. Dans : Isabelle Poutrin éd., Dictionnaire du 

fouet et de la fessée: Corriger et punir (pp. 487-489). Paris cedex 14: Presses 

Universitaires de France. https://doi.org/10.3917/puf.poutr.2022.01.0487 

Bollas, C. (1989). Forces of Destiny. Psychoanalysis and Human Idiom, Routledge, 2018.  

Bydlowski, M. (2008). La dette de vie: Itinéraire psychanalytique de la maternité. Presses 

Universitaires de France. https://doi.org/10.3917/puf.bydlo.2008.01  

Cadolle, S. (2001). Charges éducatives et rôle des femmes dans les familles recomposées. 

Cahiers du Genre, 30, 27-52. https://doi.org/10.3917/cdge.030.0027 

Cadolle, S. (2013). Les belles-mères, entre idéal de coparentalité et asymétrie homme/femme. 

Dialogue, 201, 35-46. https://doi.org/10.3917/dia.201.0035 

Deutsch H. (1945), Les belles-mères, in H. Deutsch (éd.), La psychologie des femmes, vol. 2, 

Paris, PUF, p. 373-390, 1969. 

Freud, S. (1912). On the Universal Tendency to Debasement in the Sphere of Love 

(Contributions to the Psychology of Love II). The Standard Edition of the Complete 

Psychological Works of Sigmund Freud 11:177-190  [1931 Beiträge Zur Psychologie Des 

Liebeslebens II Über Die Allgemeinste Erniedrigung Des Liebeslebens Sexualtheorie und 

Traumlehre 80-95. 1943 Beiträge Zur Psychologie Des Liebeslebens II Über Die 

Allgemeinste Erniedrigung Des Liebeslebens G.W.] 

https://doi.org/10.3917/puf.poutr.2022.01.0510
https://doi.org/10.4000/ilcea.2787
https://doi.org/10.3917/puf.poutr.2022.01.0487
https://doi.org/10.3917/puf.bydlo.2008.01
https://doi.org/10.3917/cdge.030.0027
https://doi.org/10.3917/dia.201.0035


16 
 

Freud, S. (1925) Die Verneinung. Gesammelte werke: Chronologisch geordnet 14:11-15  

Freud, S. (1937). Die endliche und die unendliche Analyse (1937), G.W., XVI. 

Houzel, D. (2007). Les enjeux de la parentalité, Erès. 

Kaës, R. (2009). Les alliances inconscientes [Unconcious alliances]. Paris : Dunod. 

Kohon, G. (2015). Reflections on the Aesthetic Experience: Psychoanalysis and the Uncanny, 

Londres, Routledge, 2015. 

Laflamme, V. & David, H. (2002). La femme a-mère : maternité psychique de la marâtre. Revue 

française de psychanalyse, 66, 103-118. https://doi.org/10.3917/rfp.661.0103  

Laplanche J., Pontalis, J.B. (1973). The langage of psychoanalysis, London, Karnac Books. 

Manzano J., Palacio-Espasa F., (1999). Les scénarios narcissiques de la parentalité. Paris : PUF, 

« Le Fil rouge », 1999. 

Ogden, T. (2014). Fear of breakdown and the unlived live. Int. J. Psychoanal. 2014, 95 : 205-

223. Trad. Fr. La crainte de l’effondrement et la vie non vécue. L’Année psychanalytique 

internationale, 2015, 17-40. https://doi.org/10.3917/lapsy.151.0017  

Roussillon R. (2004), « La dépendance primitive et l’homosexualité primaire en double », 

Revue française de psychanalyse, vol. LVIII, n° 2, p. 421-439. 

Roussillon, R. (2012). Chapitre 1. Traumatisme primaire, clivage et liaisons primaires non 

symboliques. Dans : , R. Roussillon, Agonie, clivage et symbolisation (pp. 7-34). Paris 

cedex 14: Presses Universitaires de France. 

Théry I. (1995). Recomposer une famille, des rôles et des sentiments, Paris, Textuel. 

Théry I., Dhavernas M. J. (1993). La parenté aux frontières de l’amitié : statut et rôle du beau-

parent dans les familles recomposées. In : M.-T. Meulders-Klein, I. Théry (Éds.), Les 

recompositions familiales aujourd’hui. Paris : Nathan, pp. 159-190. 

Thévenot, A. (2001). Le parental et le conjugal: Dans les recompositions familiales. Dialogue, 

n° 151, 51-60. https://doi.org/10.3917/dia.151.0051 

Veuillet-Combier, C. & Gratton, E. (Eds.) (2017). Nouvelles figures de la filiation : Perspectives 

croisées entre sociologie et psychanalyse. Rennes : Presses universitaires de Rennes. 

doi :10.4000/books.pur.142178  

https://doi.org/10.3917/rfp.661.0103
https://doi.org/10.3917/lapsy.151.0017
https://doi.org/10.3917/dia.151.0051


17 
 

Vincent, J. (2019). Beau-parent avant de devenir parent : une parentalité « à l’essai » ?. Revue 

française des affaires sociales, , 125-146. https://doi.org/10.3917/rfas.194.0125  

Winnicott, D. W. (1956). “Primary Maternal Preoccupation”, in Lesley Caldwell, and Helen 

Taylor Robinson (eds), The Collected Works of D. W. Winnicott: Volume 5, 1955-1959 

(New York, 2016; online edn, Oxford Academic, 1 Dec. 2016), 

https://doi.org/10.1093/med:psych/9780190271374.003.0039 

Winnicott, D. W. (1962). The development of the capacity for concern [1962]. The 

maturational processes and the facilitating environment: Studies in the theory of 

emotional development (pp. 73–82). London: Hogarth, 1965. 

Winnicott D. W. (1971), Playing and reality. London, Routledge, 2009. 

Zlotowski R. (2022) Les enfants des autres. 103min, Les Films Velvet. 

 

 

 

 

https://doi.org/10.3917/rfas.194.0125
https://doi.org/10.1093/med:psych/9780190271374.003.0039

